
1 
 

Il Vangelo per un’umanità nuova 

Vivere la fede nell’era digitale 

 

 

Carissimi e carissime, 

all’inizio di questo intervento ci tengo prima di tutto a ringraziare il Vescovo, Mons. Mario Farci, per 

l’occasione che mi ha dato di condividere un momento così importante con voi, per il servizio che 

offrite e portate avanti nella comunità diocesana e nelle vostre comunità parrocchiali. Insieme a lui, 

voglio poi ringraziare don Maurizio Mirai, che guida l’Ufficio Catechistico e che mi sta pian piano 

introducendo alla vita ecclesiale del vostro territorio.  

Ci troviamo questo pomeriggio per riflettere su un tema duplice:  

Il Vangelo per un’umanità nuova. Vivere la fede nell’era digitale. 

Si gioca quindi in questo intreccio, tra Vangelo, fede, umanità, e tempo presente, il senso di questo mio 

intervento. Sappiamo tutti quanto il tempo attuale sia per molti versi inedito, quanto, pensando 

all’esperienza della fede e della comunità, anche solo negli ultimi sessant’anni, l’orizzonte culturale e 

antropologico sia cambiato. Sessant’anni fa si chiudeva l’esperienza conciliare, un momento in cui 

ancora la partecipazione alla vita comunitaria era assidua ed elevata, quando, soprattutto nel contesto 

rurale della nostra Isola, il mondo poteva a tutti gli effetti definirsi cristiano.  

In questi sei decenni molto di quell’entusiasmo è venuto meno e abbiamo dovuto affrontare 

numerosi cambiamenti che ci hanno portato ad un presente nuovo.  

Su questo tema, proprio il cardinal Zuppi è recentemente intervenuto, affermando come sia finita la 

cristianità, ma non il cristianesimo, sia finita la cristianità, ma non la possibilità della fede.  

Molti di questi cambiamenti riguardano la frammentazione culturale (in un mondo globalizzato 

sperimentiamo in modo molto più radicale le differenze culturali), lo sviluppo tecnologico, le crisi 

migratorie, il pluralismo religioso, la crisi della partecipazione ecclesiale.  

Siamo, insomma, in un mondo diverso, un mondo nel quale ci domandiamo cosa siamo chiamati ad 

essere come esseri umani, e soprattutto cosa siamo chiamati ad essere come uomini e donne di fede.  

Ci soffermeremo quindi su una questione che sta toccando sempre più da vicino la nostra vita: la 

rivoluzione digitale. Quanto sentiamo parlare di rivoluzione digitale? Identità digitale, fotocamera digitale, 

orologio digitale, e via dicendo… 

Noi sappiamo che questo termine, nasce dall’inglese digit, che vuol dire cifra, riprendendo a sua volta 

il termine latino digitus (dito) che era impiegato in questo senso nell’atto del contare.  

Quindi, con questo termine, oggi sempre più diffuso, si indica sostanzialmente il numero come 

elemento chiave e strutturale, soprattutto nella sua codificazione binaria, del sistema informatico e 

tecnologico. La rivoluzione digitale è la declinazione concreta di questa codificazione numerica che ha 

determinato lo sviluppo dei dispositivi tecnologici e informatici. Una rivoluzione che ci riguarda tutti, 

perché è diventata un nuovo paradigma di pensiero, un vero e proprio sistema di riferimento 

concettuale, morale, esistenziale.  



2 
 

Il filosofo italiano Sergio Cotta, non parlava ancora di sfida digitale, ma di sfida tecnologica.  

Una sfida per il pensiero, ma anche per gli effetti che avrebbe avuto sulla vita delle persone e delle 

istituzioni. E l’elemento comune, tra tecnica, tecnologia, digitale, termini che spesso utilizziamo quasi in 

maniera intercambiabile, è sempre dettata dall’imposizione di un pensiero calcolante sulla realtà, sul 

mondo, sulle relazioni, sulla nostra vita personale, spirituale, anche sulla nostra vita cristiana.  

Già all’inizio del Novecento alcuni filosofi e intellettuali si interrogavano sul cambiamento epocale 

che questa rivoluzione avrebbe rappresentato. Spengler, Heidegger, Guardini, Huxley, solo per 

citarne alcuni. Siamo negli anni Venti, in un clima che, seppur segnato dal primo conflitto mondiale, 

è caratterizzato da uno sviluppo industriale notevole, soprattutto nell’ambito dell’industria militare. 

Sappiamo quanto questo clima sia stato determinante, ad esempio, nel nutrire anche le ideologie 

politiche, culturali, letterarie di primo Novecento, come nel caso del Futurismo. 

Marinetti scriveva, nel Manifesto tecnico della letteratura futurista, queste parole. Siamo nel 1912.  

“Dopo il regno animale, ecco iniziarsi il regno meccanico. Con la conoscenza e l’amicizia della 

materia, della quale gli scienziati non possono conoscere che le reazioni psico-chimiche, noi 

prepariamo la creazione dell’UOMO MECCANICO DALLE PARTI CAMBIABILI. Noi lo 

libereremo dall’idea della morte, e quindi dalla morte stessa, suprema definizione dell’intelligenza 

logica”. 

La tecnica determinava così un nuovo immaginario della vita sociale, dell’esistenza, un nuovo 

immaginario in cui, denunciavano i critici, si andava smarrendo sempre più l’essenza dell’essere 

umano, l’essenza di un’umanità quale aveva vissuto fino ad allora la sua storia. 

Oggi, con l’ultima frontiera della rivoluzione digitale, rappresentata dall’intelligenza artificiale, ci 

confrontiamo con un nuovo tassello di quello sviluppo, e per noi il compito è interrogarci su cosa 

tali sfide significhino per la fede cristiana. 

 

La sfida digitale: dimensioni generali 

Se dovessimo chiederci quale sia l’elemento essenziale dello sviluppo digitale, o meglio, quali siano gli 

elementi centrali, non esiterei a individuarne, sulla scorta di alcuni autori già citati come Heidegger e, 

più recentemente in Italia, rilanciati da Umberto Galimberti, la strumentalità, la velocità e l’efficienza. 

È questa triade — strumentalità, velocità, efficienza — a determinare nella sua essenza il progresso 

tecnologico. 

Anche Romano Guardini, filosofo e teologo italo-tedesco, nelle sue Lettere dal lago di Como, individua 

nel concetto di “macchina” l’elemento essenziale dello sviluppo tecnico proprio della Modernità. 

Siamo in un tempo in cui la macchina diventa centrale, determinando una frattura tra l’ordine naturale 

e quello culturale. L’uomo, sostiene Guardini, ha sempre fatto cultura, segnando una distanza rispetto 

all’ordine puramente naturale. Eppure, fino all’ingresso della macchina nella storia umana, o almeno 

fino a quando la macchina ha dimostrato di poter “piegare”, “dominare” la natura invece di seguirne 

il corso, vi era una continuità tra mondo naturale e mondo culturale, tra uomo e natura. Il rapporto 

tra uomo e natura non era, potremmo dire, nell’ordine del conflitto, ma in quello dell’alleanza. 



3 
 

Anche Heidegger, con un registro simile, ma certamente più complesso perché all’interno di un 

sistema filosofico più ampio di quello guardiniano, scriveva che nella tecnica moderna “vige una 

provocazione la quale pretende dalla natura che essa fornisca energia che possa come tale essere 

estratta e accumulata”.  

E si domandava: “Ma questo non vale anche per l’antico mulino a vento? No. Le sue ali girano sì 

spinte dal vento, e rimangono dipendenti dal suo soffio. Ma il mulino a vento non ci mette a 

disposizione le energie delle correnti aeree perché le accumuliamo. All’opposto, una determinata 

regione viene pro-vocata a fornire all’attività estrattiva carbone e minerali. La terra si disvela ora come 

bacino carbonifero, il suolo come riserva di minerali. In modo diverso appare il terreno che un tempo 

il contadino coltivava, quando coltivare voleva ancora dire accudire e curare. L’opera del contadino 

non pro-voca la terra del campo. Nel seminare il grano essa affida le sementi alle forze di crescita 

della natura e veglia sul loro sviluppo. Intanto, però, anche la coltivazione dei campi è stata presa nel 

vortice di un diverso tipo di coltivazione che richiede la natura. Essa la richiede nel senso della 

provocazione. L’agricoltura è diventata industria meccanizzata dell’alimentazione. L’aria è richiesta 

per la fornitura di azoto, il suolo per la fornitura di minerali, il minerale ad esempio per la fornitura 

di uranio, l’uranio per l’energia atomica, la quale può essere utilizzata sia per la distruzione, sia per usi 

di pace” (Saggi e discorsi, p.11).  

Oggi siamo in piena ottica di dominio, di usabilità, di sfruttamento. Tuttavia, ciò che la tecnica ha 

determinato, nel lungo periodo, non è stato soltanto un cambiamento nella comprensione del mondo 

naturale, ma anche un mutamento nel nostro sguardo sull’uomo. 

Viviamo nell’epoca della strumentalità, della velocità e dell’efficienza. Significa, come direbbe Heidegger, 

che abbiamo smesso di comprendere le cose nella loro essenza e di vedere in esse la traccia dell’essere, 

il disvelamento dell’essere. Ne cogliamo solo la maschera, l’aspetto superficiale, quello della loro 

usabilità. Oggi tutto è compreso e conosciuto per la sua utilità, un’utilità che nel caso della macchina 

— Heidegger parla di “impianto” (Gestell) — diventa sostituibilità. 

Comprendere il mondo nell’ottica della strumentalità, della “macchina” di Guardini o dell’“impianto” 

heideggeriano, ci porta a guardare al mondo e alla sua essenza secondo una logica di dominio, 

usabilità e sostituibilità. Questo si declina poi in due dimensioni differenti della strumentalità: la 

velocità e l’efficienza. La strumentalità deve garantire un usabilità il più veloce ed efficiente possibile. 

L’era digitale, in fondo, è la concretizzazione storica di questo processo. Trova la sua concretezza nel 

dispositivo tecnologico. 

Eppure, ci rendiamo conto che la nostra vita è migliorata notevolmente grazie allo sviluppo 

tecnologico. Abbiamo acquisito molteplici spazi di libertà proprio grazie a esso. Gran parte della 

fatica legata alle attività quotidiane oggi è superata, grandi opportunità legate alla comunicazione, 

all’informazione, ai rapporti tra le persone sono oggi possibili proprio grazie alla tecnologia. La 

possibilità di lavorare, anche a distanza, è il frutto di una rivoluzione informatica e digitale che fino a 

pochi decenni fa non era nemmeno immaginabile. Quali sono allora gli elementi critici di questo 

processo? 

Ritengo che le sfide più problematiche, soprattutto per l’esistenza umana e cristiana, siano in parte 

interne a quella triade — strumentalità, efficienza, velocità — e in parte legate alla possibilità che noi 

abbiamo, quasi inconsciamente, di trasferire questa logica anche nella vita umana e, per il tema del 

nostro incontro, soprattutto nella vita di fede. 

Vi sono, a mio avviso, rischi che non possono essere ignorati.  



4 
 

Prima di tutto, rischiamo di comprendere noi stessi, la nostra vita, l’identità umana, come un’identità 

anch’essa strumentale. Nei rapporti produttivi è così da tempo. Nel mondo del lavoro abbiamo 

assistito alla cancellazione dell’identità umana e della persona. Nessuno parla più di cura, ad esempio, 

ma di gestione. Nessuno parla di persone, ma di risorse. È nata così la gestione delle risorse umane. 

Risorse che vanno gestite in un’ottica non tanto di senso dell’esistenza, ma di benessere individuale 

(siamo passati dalla logica del senso a quella del benessere).  

Risorse da gestire ancor più nell’ottica dello sviluppo dell’azienda. Uno sviluppo che, in una alleanza 

tra pensiero capitalistico e sistema tecnocratico, quindi in una logica tecno-capitalistica, è finalizzato 

a un unico obiettivo: l’incremento del profitto, senza che questo abbia necessariamente ricadute sulla 

vita sociale, culturale o spirituale delle persone. Anzi, direi che lo spirito, da tutto questo, è ben 

lontano. 

Viviamo quindi un tempo in cui anche le persone sono connotate per la loro strumentalità. 

Adottando uno sguardo strumentale sul mondo, sulle cose, abbiamo finito per adottarlo anche su 

noi stessi. Siamo noi stessi, al pari della macchina e dell’impianto, strumenti utilizzabili finché 

serviamo e sostituibili non appena la nostra capacità di rispondere alla logica dell’usabilità, della 

velocità e dell’efficienza viene meno. 

Quanto ad esempio, se ci pensiamo, viviamo nella società della fretta e del risultato?  

Ogni progetto, desiderio, proposito va realizzato nel modo più veloce possibile. Vogliamo ottenere 

il massimo risultato, nel minor tempo e con il minor sforzo. Ma capiamo bene che, declinando questo 

sguardo sulla vita umana, in quella relazionale, nei rapporti tra persone, nel rapporto con noi stessi, 

esponiamo la nostra identità umana alla sua deflagrazione. E, in fondo, i segni di un’umanità 

deflagrata sono evidenti.  

Pensiamo alle situazioni che si sono generate nelle famiglie, nell’educazione, nelle relazioni sociali. 

L’alterità che contraddistingue questi luoghi primigeni della vita umana, la dinamica dialogica presente 

in ogni incontro realmente autentico, cancellata sotto la coltre di una visione tecnica. Si costruiscono 

così realizzare non perché si ama l’altro, ma perché l’altro è considerato utile a realizzare un “mio” 

progetto. E nel peggiore di casi a realizzare,  o non realizzare, progetti utili a un sistema economico 

che vive sulla sostituibilità. Spesso ci troviamo di fronte a dichiarazioni nobilissime, che pure 

tradiscono uno sguardo tecnico sul mondo, sulla vita, sugli altri. Vorrei costruire una famiglia, ma ci 

vuole la persona giusta. La persona giusta non è più il fine, ma il mezzo per costruire qualcos’altro. 

Così spesso anche l’amore assume una dimensione tecnica, in cui si ama l’altro non nella gratuità di 

un incontro, non per quello che quell’altro realmente è. Ma perché quell’altro mi permette di 

realizzare solo qualcosa che è mio. Vi possono anche essere amori che da entrambe le parti si nutrono 

di questo schema, di questo pattern.  

Ma in questo modo, venuti meno i fini da realizzare, e rimanendo l’altro nella sua nudità, non 

sappiamo più che farcene. Subentreranno nuovi obiettivi, nuovi desideri, e magari, per realizzarli, si 

preferirà sostituire il partner con un altro più adatto, migliore, più efficiente, più utile a raggiungere 

lo scopo.  

Si potrebbe dire che l’umanità ha perso la sua anima. L’era tecnologica porta allora al cuore una delle 

domande più profonde ed essenziali del Vangelo: 

“Quale vantaggio c’è che un uomo guadagni il mondo intero e perda la propria vita?” (Mc 8,35). 



5 
 

L’umanità in questa corsa al digitale, sembra spesso perdere la propria vita. Questo perché lo sviluppo 

tecnologico, soprattutto nel contesto in cui si è sviluppato, ha determinato la perdita di uno sguardo 

essenziale sulle cose e sull’uomo. Martin Heidegger ha scritto in un celebre passaggio, raccolto oggi 

nei Saggi e discorsi, che “in realtà, tuttavia, proprio se stesso, oggi, l’uomo non incontra più in alcun 

luogo; non incontra più, cioè, la propria essenza”. 

La tecnologia, non dobbiamo negarlo, ci ha portato enormi benefici. Ma i benefici restano tali. Non 

esauriscono l’orizzonte di senso dell’esistenza, non possono essere l’anima del mondo, non possono 

esaurire la vita. Non possono essere la forma del nostro rapporto con noi stessi, con il mondo e con 

Dio. Forse, venendo al rischio più preoccupante, possiamo arrivare a comprendere anche la vita 

cristiana secondo la logica della tecnica: la vita cristiana vista nell’ottica dell’efficienza, dell’usabilità, 

della sostituibilità. Assistiamo già a fenomeni di una spiritualità “mordi e fuggi”, in cui si ricorre alla 

vita spirituale per ciò che è utile, per ciò che serve in un determinato momento, per poi cambiare 

codici simbolici, sistemi di riferimento. Si può essere cristiani, ma anche un po’ buddhisti. Buddhisti, 

ma magari anche un po’ musulmani, e via dicendo. Si tratta, in fondo, di una riduzione dell’esperienza 

spirituale all’utile, all’efficiente. Ma soprattutto, Dio stesso viene ridotto a strumentalità. 

E spesso, non di rado, questa riduzione a strumentalità si manifesta anche nella vita pastorale delle 

nostre comunità, quando le scelte sono ispirate non in un’ottica evangelica, ma tecnico-strategica. La 

strategia per avere più persone, ad esempio. 

Un’altra grande tentazione della tecnica, credo sia la seguente. 

Noi, come cristiani, viviamo in un contesto in cui facciamo fatica a misurarci con alcune questioni 

che, in fondo, mettono in tensione il nostro stesso definirci cristiani. Una è determinata da una visione 

scientifica dell’esistenza in cui tutto è contingente, tutto si svolge nello spazio dell’immanenza e 

sembra spesso eludere una visione cristiana della vita. Spesso non possediamo quei linguaggi, quelle 

conoscenze, non siamo nelle condizioni, con gli strumenti concettuali a nostra disposizione, di 

affrontare il discorso su una “non necessarietà di Dio”. L’altro elemento problematico è la presenza 

sempre più diffusa di altre fedi, rispetto alle quali ci domandiamo: “Ma chi, in fondo, ha ragione?”, 

“Dove sta la verità?”. Di fronte a queste due domande (pluralismo religioso, visione scientifica del 

mondo) ci sentiamo spesso non all’altezza, talvolta sconfitti. E la tecnica, in questa dinamica, rischia 

di giocare un ruolo ambiguo. Perché la percepiamo come una realtà neutrale sotto il profilo della 

verità, della conoscenza, della morale, dell’ideologia, della spiritualità. E percependola così, pensiamo 

di poter dimostrare la nostra capacità di stare al passo con i tempi adottandola pienamente come 

modalità di affermazione. In sostanza, scegliendo la tecnica, e la sua forma storica tecnologica, 

cerchiamo di affermare la nostra capacità di stare nel mondo, nel presente.  

Smarrimento dell’identità, riduzione di Dio ad artefatto e strumento tecnico, facile affermazione di 

una propria presenza nel mondo: sono questi i rischi che ritengo siano connessi, oggi, all’era 

tecnologica che viviamo. E ancora un altro rischio riguarda la dimensione immateriale che la 

rivoluzione digitale va imponendo. Soprattutto per quel che riguarda lo spazio della relazione con il 

mondo e l’intersoggettività. Infatti abbiamo un rapporto sempre più mediato digitalmente con il 

mondo – pensiamo a tutte le tecnologie dell’informazione e della comunicazione – e con gli altri. Gli 

altri che non sono più persone la cui carne, la cui pelle, i cui occhi si stagliano in un volto di fronte a 

noi, ma che diventano sempre più immagini evanescenti, che riducono la nostra capacità relazionale, 

la nostra capacità di umanità. In questo contesto, si tratta allora di comprendere cosa possiamo fare. 

Cosa dobbiamo fare. 



6 
 

Qui si pone la domanda chiave di questo nostro incontro.  

Cosa significa vivere la fede nell’era digitale?  

Prima di tutto, significa libertà. L’era digitale, ci sta dando grandi opportunità, ma è grande anche il 

prezzo che stiamo pagando, comprendendo la nostra vita con uno sguardo calcolante che tutto rende 

strumentale, utilizzabile, e che tutto comprende sotto il punto di vista dell’efficienza e della velocità.  

Stiamo perdendo la dimensione più profonda del nostro vivere, in una corsa continua che ci fa sentire 

così sovraccarichi e saturi, ormai incapaci di leggere nel nostro cuore. 

Il Vangelo, squarcia questa prigionia dell’esistenza, si pone come irruzione che salva, perché a un 

certo punto ci fa capire che è possibile un altro modo di vivere, che è possibile tornare all’essenziale, 

e che soprattutto è possibile riscoprirsi non padroni e dominatori di tutto ciò che ci circonda, ma 

creature, figli, destinatari di un vero e proprio amore che salva. 

Risuonano quelle parole del Vangelo di Matteo: “Venite a me, voi tutti che siete affaticati e oppressi, 

e io vi darò riposo” (Mt 11,28).  

Il Vangelo ci fa scoprire, in mezzo al frastuono del vortice cibernetico in cui siamo, una prima 

dimensione del vivere la fede. Stare col Signore e riposare. 

Si tratta di un invito a riscoprire la dimensione interiore, a saper dare a noi tempi per l’anima, nella 

certezza di un riposo donato, che ci invita a vivere senza affanni. E qui vorrei riprendere un'altra 

preziosa indicazione che ci giunge sempre dal Vangelo di Matteo, al capitolo 6.  

“Perciò vi dico: per la vostra vita non affannatevi di quello che mangerete o berrete, e neanche per il 

vostro corpo, di quello che indosserete; la vita forse non vale più del cibo e il corpo più del vestito? 

Guardate gli uccelli del cielo: non seminano, né mietono, né ammassano nei granai; eppure il Padre 

vostro celeste li nutre. Non contate voi forse più di loro? E chi di voi, per quanto si dia da fare, può 

aggiungere un'ora sola alla sua vita? E perché vi affannate per il vestito? Osservate come crescono i 

gigli del campo: non lavorano e non filano. Eppure io vi dico che neanche Salomone, con tutta la sua 

gloria, vestiva come uno di loro. Ora se Dio veste così l'erba del campo, che oggi c'è e domani verrà 

gettata nel forno, non farà assai più per voi, gente di poca fede? Non affannatevi dunque dicendo: 

Che cosa mangeremo? Che cosa berremo? Che cosa indosseremo? Di tutte queste cose si 

preoccupano i pagani; il Padre vostro celeste infatti sa che ne avete bisogno. Cercate prima il regno 

di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in aggiunta. Non affannatevi dunque per 

il domani, perché il domani avrà già le sue inquietudini. A ciascun giorno basta la sua pena.” 

Vivere la fede nell’era digitale significa rinunciare a quella dimensione tecnica in cui non soltanto ci 

affanniamo, ma in cui tutto portiamo a una dimensione del fare. Anche nelle nostre attività pastorali. 

Immaginate quante cose organizziamo, quante cose facciamo. Spesso però nella convinzione che sia 

il nostro fare a determinare la fede, e non la fede invece il fare. Si tratta allora di immaginare una 

dimensione in cui impariamo a riposare, in cui impariamo ad affidarci, in cui riscopriamo quella 

dimensione di ulteriorità che nasce solo dalla fiducia in Dio.  

Ancora, significa riscoprire un fare totalmente rinnovato.  

Si, la fede è opera, ma non opera che nasce da un calcolo, non opera che nasce da una efficienza, non 

opera che tutto considera sostituibile e strumentale. Ma opera che salva e ama in modo totalmente 

gratuito.  



7 
 

Vivere la fede oggi significa allora testimoniare che un altro modo di vivere è possibile.  

Che la libertà non coincide con la potenza, ma con l’amore; che la conoscenza non è dominio, ma 

comunione; che la vera novità non è tecnologica, ma spirituale. 

Il mondo ha bisogno di credenti capaci di lentezza, di ascolto, di misericordia; di uomini e donne che 

non si lascino sedurre dalla funzionalità, ma custodiscano la gratuità. 

La profezia del cristiano non è gridare contro il mondo, ma vivere diversamente nel mondo. 

In questo scenario, la parola del Vangelo risuona come promessa: “Ecco, io faccio nuove tutte le 

cose” (Ap 21,5). 

Gesù rappresenta la vera novità ontologica e metafisica del mondo, una novità che non è soggetta al 

fluire del tempo o all’obsolescenza della tecnica, ma che permane come fondamento e senso ultimo 

della realtà. In Lui, la tecnica, espressione del genio umano e della sua creatività, trova non solo il 

proprio limite — cioè il confine oltre il quale rischia di diventare puro automatismo o idolo — ma 

anche il proprio compimento: perché solo nell’incontro con Gesù, l’uomo riscopre la propria identità 

di essere relazionale, chiamato alla comunione e non alla solitudine, alla gratuità e non alla 

funzionalità. 

Non si tratta, dunque, di rifiutare la modernità o di demonizzare la tecnica, ma di trasfigurarla alla 

luce della sapienza cristiana, che riconosce in ogni realtà creata la possibilità di essere orientata al 

bene, alla verità e alla bellezza. La trasfigurazione implica una conversione dello sguardo: vedere nella 

tecnica non un fine assoluto, ma uno strumento che può essere illuminato dalla forza della carità e 

dalla gioia della speranza teologale. In questa prospettiva, la modernità viene redenta, non negata; 

viene elevata, non annullata. 

Essere cristiani oggi, nell’era tecnologica, significa dunque mantenere viva la domanda sull’Essere, 

cioè sulla verità profonda che sostiene ogni esistenza. Significa restare aperti all’ascolto di Dio, fonte 

dell’essere e della vita, e non lasciarsi assorbire dalla logica dell’efficienza o della produttività. Solo 

così la tecnologia può essere ricondotta al suo ruolo originario: quello di mezzo al servizio dell’uomo, 
della relazione, della comunione e della pace, evitando di diventare una nuova forma di alienazione 

o di dominio impersonale. 

La Chiesa, in questo contesto, è chiamata a essere realmente profetica, non semplicemente 

funzionale. La sua profezia non consiste nel gridare contro il mondo, ma nell’offrire una 

testimonianza alternativa: una Chiesa che ama, che accoglie, che si fa spazio di gratuità e di 

misericordia. 

Per un catechista significa testimonianza e insegnamento.  

E significa insegnare che una vita piena è possibile, e che questa vita diventa autentica nel momento 

in cui si riscopre la propria creaturalità, la capacità di affidarsi, il primato di un fare che non può mai 

essere separato dalla gratuità.  

In tal modo, la comunità cristiana diventa segno escatologico della promessa evangelica: “Ecco, io 

faccio nuove tutte le cose” (Ap 21,5), indicando che la vera novità non viene dalla tecnica, ma dalla 

trasformazione interiore che nasce dall’incontro con Gesù, in cui risiede il senso, il principio e il fine 

di ogni cammino di catechesi e il senso del vostro ministero.  

 


